**Vijfentwintigste Zondag door het jaar - B 22 september 2024**

**Evangelie: Mc 9, 30-37**

**Wat zegt**[[1]](#footnote-1) **Mgr. Romero ons op deze zondag?**

1. Hoe **beschamend** is het toch **wanneer volgelingen van Jezus zich zorgen maken over de vraag wie van hen de grootste, de machtigste, de invloedrijkste, de meest geprivilegieerde… kan zijn.**
2. **Wie geroepen wordt om verantwoordelijkheid te nemen in de gemeenschap** (zij het in bedrijven, in de politiek, in de Kerken, in alle vormen van instellingen en organisaties…) of daarvoor gekozen wordt, **moet ‘dienaar van het volk van God’ zijn.** Hij of zij moet dienstwerk verrichten, ten dienste van het volk, en dat volgens Gods wil.
3. Wij worden er zelf regelmatig van beschuldigd ‘subversief’ te zijn. Maar we preken nochtans niet tégen de autoriteit, tenminste toch niet tegen de authentieke autoriteit. We preken wel tegen het misbruik van de autoriteit. Want **als het waar is *‘… dat alle autoriteit van God komt, en dat ook het bestaande gezag door God is ingesteld’* (zoals Paulus zegt in Romeinen 13, 1), dan moet die autoriteit ook handelen naar Gods wil.** Zo niet, dan zullen we telkens weer kiezen om in de eerste plaats te gehoorzamen aan God, en niet aan het soort autoriteit dat enkel afkomstig is van de mens.

1. Ook christenen zijn natuurlijk mensen, en alles wat ‘menselijk’ is, is hen dus niet vreemd. Eén van die zo menselijke kenmerken is dikwijls: de strijd die gevoerd wordt om de macht, de strijd om hogerop te geraken en meer invloed te hebben over anderen. ‘De grootste’ willen zijn - we komen het overal tegen, zowel in de politiek, in de economie, in het verenigingsleven, alsook in de Kerken. Idem voor het jaloers zijn op anderen – en dit heeft niets te maken met de ontwikkeling van onze capaciteiten, maar wel met de honger naar macht, prestige en rijkdom. Mgr. Romero zegt dat het beschamend is wanneer christenen dergelijke honger bezitten en zich daardoor laten leiden. Dan zegt hij het eigenlijk nog heel zachtjes. Want **hoe is het zo ver kunnen komen dat christenen met leidinggevende capaciteiten (op welk niveau ook) altijd maar in de val trappen van wat Mgr. Romero ‘de ideologíe van macht en rijkdom’ noemde?** We zijn er beschaamd over. Want zulke situaties vormen echte tegengetuigenissen. Wie christenen (kerkmensen) zo ziet handelen, zal nooit iets van Jezus en van Gods Rijk kunnen verstaan, en zal al snel voor andere wegen kiezen om zijn of haar leven vorm en inhoud te geven. **Wie als christen zo handelt (hoe menselijk het ook moge zijn), doet heel veel kwaad.**

2. Sommige mensen worden geroepen; anderen worden benoemd; en weer anderen worden gekozen om bepaalde leidinggevende functies uit te oefenen: in bedrijven, in de politiek, in het leger, in de Kerk, in vakbonden en volksorganisaties, in de ngo’s,… **Mgr. Romero zegt dat christenen in al die situaties de verplichting hebben om te handelen ‘naar Gods wil’. Ze moeten in dienst staan van het volk, en ze moeten dat doen volgens Gods wil. Dit geldt uiteraard op de eerst plaats in de Kerken zelf.**

Maar **wat betekent het ‘dienstbaar te zijn aan het volk volgens Gods wil’**? Misschien kunnen we het beter in de negatieve zin proberen uit te drukken, en duidelijk maken wat het vooral niet is. ‘**Dienen volgens Gods wil’ betekent dat je de organisatie en de macht niet gebruikt in dienst van je eigen (persoonlijke of familiale) ambities.** Zouden er gemeenten bestaan waar in de loop van de tijden geen enkele burgemeester ‘zijn eigen straat’ extra liet vernieuwen? In El Salvador, het land dat ik het beste ken, worden zo goed als alle politici een heel stuk rijker tijdens hun ambtsperiode: ze verwerven eigendommen, spijzen hun persoonlijke bankrekeningen, toeren rond in luxueuze auto’s, en nog veel meer. ‘Het staatssysteem is er op gebouwd om te functioneren dankzij corruptie…’, liet ooit een ex-first lady zich ontvallen (en zij kon het weten). Dat heet dan dienstbaar zijn aan de eigen ambities, en dan vaak nog vertrekkende vanuit het vanzelfsprekende principe dat voor wie de macht heeft, alles mag en alles kan. Wanneer we echter de Tien Woorden of tien geboden gebruiken om te begrijpen wat het betekent ‘dienstbaar te zijn naar Gods wil’, dan moeten we zeggen dat het alles te maken heeft met ‘niet liegen’, ‘niet stelen’, ‘niet moorden’, enz. ‘**Dienstbaar zijn volgens Gods wil’ betekent dan: leven opdat anderen zouden leven en wel ten volle, te beginnen bij de zwaksten. Laten we ons doen en laten eens grondig bekijken in dat licht.**

3. Mgr. Romero gebruikt in deze context met nadruk en niet zonder reden telkens weer de term **‘authentieke autoriteit’. Dat is de autoriteit die gebaseerd is op het dienstwerk dat gebeurt volgens Gods wil.** Autoriteit die gebruikt wordt om eigen macht, rijkdom en prestige te vergaren, is per definitie niet authentiek. Daarom moet die ook in Gods naam grondig aangeklaagd worden. **Christenen hebben de opdracht om subversief te zijn tegenover elke niet-authentieke autoriteit, en dat op alle vlakken en in alle sectoren.** **Dat geldt uiteraard ook voor de kerkelijke autoriteiten**. Het is minstens even jammer wanneer kerkelijke functies, die daarbij nog kunnen rekenen op religieuze legitimering (want zij die deze functies bekleden worden ‘gewijd’ en ‘gezalfd’, en dus onder Gods zegen aangesteld), schaamteloos gebruikt worden om de eigen macht te vergroten en om invloed uit te oefenen op anderen. En het is duidelijk dat ook in die kringen heel wat verkeerd loopt wanneer er geen dialoog is en geen transparantie, wanneer alles van bovenuit wordt opgelegd en ‘moet’ uitgevoerd worden zoals het in de boeken staat. **Authentieke kerkelijke autoriteit moet altijd en allereerst gespiegeld worden aan de autoriteit van Jezus zelf, aan Zijn houding tegenover Zijn medemensen en aan Zijn vlijmscherpe veroordeling van alle misbruik van (religieuze) autoriteit.**

**Suggestie van vragen voor bezinning en actie, persoonlijk en in onze gemeenschappen:**

1. Heb ik me zelf ooit al eens echt beschaamd gevoeld bij het besef van de manier waarop (ook) christenen zich soms gedragen in de harde strijd om macht en rijkdom? Wat betekende dat gevoel dan, en wat was mijn (onze) reactie daarop?
2. In welke mate heb ik mijn leven gebouwd op het principe van de dienstbaarheid aan het leven van anderen (en bij uitstek de zwakkeren)? Wat doe ik opdat andere mensen (met name meer gekwetste mensen) ten volle zouden kunnen leven? Waar kan ik in dat verband dankbaar om zijn? Waar en hoe kunnen we onze dynamiek van dienstbaarheid als gelovige gemeenschap nog bijstellen?
3. In welke mate is mijn ervaring met het uitoefenen van autoriteit geïnspireerd op het voorbeeld van de autoriteit van Jezus? Wat heb ik nog te leren van Zijn autoriteit te midden van het volk en in de situatie van Zijn tijd?

Ludo Van de Velde

Deze Bouwstenen werden oorspronkelijk geschreven als homilie voor zondag 19 september 2021 – de tekst werd nu wat herzien voor de Vijfentwintigste Zondag door het jaar-B, 22 september 2024.

***Ludo Van de Velde*** *(1949), afkomstig uit Oelegem, leefde en werkte sinds 1977 in Centraal Amerika.  Hij was gedurende 9 jaren fidei donumpriester in Guatemala, El Salvador en Nicaragua.  Hij is gehuwd en vader van twee dochters.  Wonend in El Salvador was hij gedurende 25 jaren eerst ngo coöperant en nadien regiocoördinator van Volens.  Dank zij de diepe inspiratie van Mgr. Romero en de roep van arme mensen in kerkelijke basisgemeenschappen aan de rand van San Salvador, kon hij, samen met zijn vrouw Tere, de laatste 10 jaren met hen weer verder optrekken  Zo werd hij opnieuw wie hij altijd geweest was: priester in dienst van de armen en in dienst van het Evangelie.  Sinds eind februari 2021 wonen ze in Brugge, dicht bij hun (klein-) kinderen, op zoek naar nieuwe uitdagingen.*

1. We vertrekken ook deze keer niet van een letterlijk citaat, maar van drie ideeën genomen uit de homilie van Mgr. Romero tijdens de eucharistieviering op de Vijfentwintigste Zondag door het jaar-B, 23 september 1979. Homilías de Monseñor Oscar A. Romero. Tomo V - Ciclo B, UCA-editores, San Salvador, primera edición 2008, p. 349. [↑](#footnote-ref-1)