|  |
| --- |
| *De voorzitter van de COOPERATIVA SACERDOTAL (coöperatie van priesters) in El Salvador, Padre Luis Coto, vroeg me een korte tekst te schrijven naar aanleiding van de 43ste verjaardag van de moord op de Salvadoraanse diocesane priester Rafael Palacios (20 juni 1979). Ik heb het graag gedaan. Hierbij de vertaling in het Nederlands, met enkele extra verklarende voetnoten.* |

***Padre Rafael Palacios, martelaar van de transformatie van de Kerk.***

In de eerste helft van 1979 was ik in België. De moord op Padre Octavio Ortiz ( 20 januari 1979) was voor mij de duidelijke oproep om te blijven kiezen voor El Salvador. En de dag na mijn terugkeer aldaar, op 20 juli 1979, concelebreerde ik samen met Monseigneur Romero en enkele priesters in de eucharistie in de Calvariekerk van Santa Tecla[[1]](#footnote-1) op de 40e dag van het martelaarschap van Padre Rafael Palacios. Deze twee martelaren markeerden het begin van mijn tweede pastorale periode in het Aartsbisdom San Salvador.

Ik heb Rafael persoonlijk niet zo goed gekend. Ik heb hem (in 1978) een paar keer ontmoet in vergaderingen, onder andere in ‘La Nacional’, waarbij we ons informeerden over de gebeurtenissen in het land en nadachten over de realiteit van ons volk en de uitdagingen die vanuit het volgen van Jezus op ons af kwamen. Voor deze tekst wil ik uitgaan van andere getuigenissen[[2]](#footnote-2) en natuurlijk moet ik mij beperken tot slechts enkele aspecten van de weg die Rafael Palacios gegaan is als diocesane[[3]](#footnote-3) priester.

**Rafael had, zoals andere priesters van zijn generatie, een diepgaande bekering ondergaan als gevolg van de dynamiek van het Tweede Vaticaans Concilie.** Zij waren opgeleid in het kerkelijk model van vóór het Concilie. De mis werd opgedragen met de rug naar het volk, in het Latijn, soms met de priester alleen aan het altaar, zonder de aanwezigheid van een gemeenschap. Ze brachten hun hele seminarietijd door in zwarte soutanes. Het Concilie begon in 1962, en Rafael werd in mei 1963 tot priester gewijd. **Hij liet zich omvormen door de Heilige Geest die vensters en deuren opende in de Kerk.** Vanaf dat moment werden de eerste stappen gezet in de liturgische vernieuwing, alsook in een nieuwe lezing en een meer kritisch begrip van de Bijbel, ook vanuit de historische werkelijkheid van de armen. In Chili maakte Rafael kennis met nieuwe methoden van catechese dicht bij het leven, gevoed door de methodologie van de Katholieke Arbeidersbeweging (de KAJ van Cardijn): ‘Zien, oordelen, handelen’. Hoe gelukkig moet Rafael geweest zijn toen de Latijns-Amerikaanse bisschoppen in Medellín[[4]](#footnote-4) de teksten en besluiten van het Concilie opnamen en concreet maakten voor hun continent, en **besloten om de Kerkelijke Basisgemeenschappen (KBG) te promoten als "*de eerste en fundamentele kerkelijke cel, die de verantwoordelijkheid op zich moet nemen voor de rijkdom en de uitbreiding van het geloof, alsook voor de eredienst…"!* Zij voegden er aan toe: “*De christelijke basisgemeenschap is de eerste cel van kerkelijke structurering, het brandpunt van evangelisatie en de voornaamste factor van humane promotie en ontwikkeling…*". Rafael nam het risico van deze kerkelijke bekering, onder de kracht van de Geest die deze transformatie van onze Kerk op het continent aandreef en aandrijft tot op vandaag.**

Ondanks tegenstand, kritiek en afwijzing vanwege zijn bisschop in San Vicente, en ook van de kant van Mgr. Rivera, toen hulpbisschop in San Salvador, vervolgde Rafael zijn weg, trouw aan zijn roeping. Monseigneur Romero gaf hem opnieuw de ‘herderlijke omhelzing’, zodat hij kon bijdragen aan het proces van verandering in het aartsbisdom. Na de moord op Padre Octavio Ortiz, kreeg Rafael de pastorale verantwoordelijkheid toegewezen voor de parochie van San Francisco, Mejicanos. Bij elke eucharistieviering aldaar stond hij letterlijk aan het graf[[5]](#footnote-5) van Octavio.

**Hij wilde bijdragen aan de rijping van het geloof en de volwassenwording van de gelovigen. Hij geloofde in het kerkelijk model van de Basisgemeenschappen. Hij geloofde dat door het lezen van het Evangelie in de ene hand en de krant (de werkelijkheid) in de andere, in gemeenschap en onder het licht van de Heilige Geest, men vooruit kon komen in de ware gedaanteverandering van de Kerk, het Volk van God op weg, zoals Medellín had voorgesteld.**

|  |  |
| --- | --- |
|  | *Om de nieuwe methodologie van catechese voor volwassenen, jongeren en kinderen die hij hanteerde te illustreren, is het goed te herinneren aan één[[6]](#footnote-6) van de zeer betekenisvolle tekeningen die hij publiceerde en de zinnen die hij er bij plaatste over materiële en geestelijke armoede, en over het onrechtvaardige systeem dat daarvan aan de oorsprong lag. Ik herinner me dat er werd gezegd dat Rafael voorstelde om in de Goede Week het traditionele beeld van de aan de martelpaal vastgebonden Jezusfiguur te vervangen door het beeld van een arbeider die het slachtoffer is van zovele vormen van uitbuiting.* ***Voor Rafael was de historische werkelijkheid, en met name het leven van de armen, de plaats van waaruit men de Evangelies kon begrijpen en waar we als Kerk moesten werken en getuigen****. Rafael had gezien dat veel traditionele devotionele praktijken helemaal niet leiden tot het volgen van Jezus.*  |

Straks, op 20 juni, is het de 43ste verjaardag van zijn martelaarschap. In sommige parochies zullen de moord op Rafael en zijn trouw tot het einde toe herdacht worden. In andere parochies zal het stil zijn. Het zou goed zijn als de communicatiemedia van de Kerk het verhaal en het getuigenis over zijn roeping en de transformerende ervaring die hij heeft meegemaakt in het licht van het Evangelie, van het Concilie en van Medellín, zouden weergeven. **In de gehele Salvadoraanse Kerk en specifiek in het aartsbisdom, is het niet voldoende te herdenken dat een diocesane priester vermoord werd, noch is het voldoende de jaarlijkse gebeden voor zijn zielenheil te reciteren. Het volstaat niet een foto van Rafael, een poster of een spandoek met een boodschap bij de hand of tegen de muur te hebben. De transformerende bekering in de roepings - en priesterervaring van Padre Rafael zou als een spiegel moeten zijn voor onze eigen weg die we in de Kerk van vandaag moeten gaan.** Rafael stelt ons een aantal vragen, zoals: Welk belang hechten wij metterdaad aan de vorming en de begeleiding van Kerkelijke Basisgemeenschappen (zoals Medellin en Puebla[[7]](#footnote-7) het als een fundamentele optie definieerden) in het synodale proces dat wij vandaag als Kerk willen gaan? Welk fundamenteel verschil is er tussen het model van de KBG sinds Medellin en het model van de ‘kleine gemeenschappen’ dat ontstaan is uit het SINE-plan[[8]](#footnote-8)? Welke plaats hebben de Kerkelijke Basisgemeenschappen in onze huidige en toekomstige pastorale plannen en acties? Hoe begeleiden wij medechristenen in hun geloofsgroei voorbij het devotionele en charismatische enthousiasme? Wat is er gebeurd met het diepgaande veranderingsproces van de Kerk (ingezet met het Concilie, voortgezet in Medellin en Puebla) voor wat betreft de liturgie, de gemeenschapslezing van de Bijbel, de solidariteitsbetrokkenheid ook in zijn bevrijdende dimensie (zoals Puebla aangeeft), en ook wat betreft de transformatie van de clerus en hun inleving, hun ‘incorporatie’ in de meest kwetsbare sectoren? Hoe serieus nemen wij het conciliaire zelf-verstaan van de Kerk als het Volk van God en haar drievoudige opdracht vanuit het doopsel? Hoe ver zijn wij gevorderd met de omvorming van het leerstellig en religieus onderricht tot een systeem van voortdurende creatieve processen van ervaringsgerichte, evangelische en bevrijdende catechese? Hoe luisteren wij - in deze tijden van politieke polarisatie tussen degenen die zich zien als ‘de goeden’ en degenen die stelselmatig veroordeeld worden als ‘de slechten’ - in beide richtingen naar de mensen binnen de gemeenschappen die samen nadenken in het licht van het Evangelie?

In de Evangelies lezen we zo duidelijk hoe Jezus en Zijn zending voor het Koninkrijk van God botsten met het religieuze, sociale en politieke systeem van Zijn tijd. Zo was het ook in het leven van Padre Rafael. Daarom werd hij uit zijn bisdom verbannen. Dat is de reden waarom hij werd vermoord. **De jaarlijkse herdenking van zijn martelaarschap moet er toe leiden dat wij ons afvragen in hoeverre wij werkelijk profetische transformatoren zijn, zoals Jezus was en het verwacht van zijn discipelen.**

**Ik geloof dat het leven van Padre Rafael Palacios ons eraan herinnert dat wij niet kunnen nalaten "*een Kerk te zijn die trouw is aan Jezus en die geroepen is de samenleving te verrassen met publieke gebaren van goedheid, door geijkte patronen te doorbreken en afstand te nemen van strategieën, stijlen van optreden en een agressieve taal die niets te maken hebben met Jezus, de Profeet die de mensen zegende met gebaren en woorden van goedheid".* (Citaat van J.A. Pagola[[9]](#footnote-9)) Moeten wij niet op dezelfde manier blijven verrassen, ook binnen onze Kerk?**

Ludo Van de Velde. Brugge, mei 2022.

**Nog een korte nota:** Nog voordat dit artikel kon verschijnen in het tijdschrift van de coöperatie van priesters in El Salvador, is Luis Coto gestorven aan een zware longaandoening. Een van zijn vrienden, Padre Juan Vicente Chopin, schreef over hem: ‘EPISCOPUS IN PECTORE CLERICI ET POPULI - de priester Luis Coto was een ’de facto’ bisschop, dat wil zeggen: **een bisschop in het hart van de clerus en het volk**. Met andere woorden, als Coto (zoals wij hem noemden) tussen de eerste en de vierde eeuw onze jaartelling had geleefd, zou hij waarschijnlijk bij acclamatie door het volk tot bisschop zijn gekozen. Wat jammer dat deze traditie zo vervormd is geraakt!’. De Salvadoraanse kerk verliest met zijn sterven een ‘pastor naar het hart van Jezus’ en waarachtige ‘Vader van de armen’. (Ludo Van de Velde, 11 juni 2022)

***Ludo Van de Velde*** *(1949), afkomstig uit Oelegem, leefde en werkte sinds 1977 in Centraal Amerika.  Hij was gedurende 9 jaren fidei donumpriester in Guatemala, El Salvador en Nicaragua.  Hij is gehuwd en vader van twee dochters.  Wonend in El Salvador was hij gedurende 25 jaren eerst ngo coöperant en nadien regiocoördinator van Volens. Dank zij de diepe inspiratie van Mgr. Romero en de roep van arme mensen in kerkelijke basisgemeenschappen aan de rand van San Salvador, kon hij, samen met zijn vrouw Tere, de laatste 10 jaren met hen weer verder optrekken  Zo werd hij opnieuw wie hij altijd geweest was: priester in dienst van de armen en in dienst van het Evangelie. Sinds eind februari 2021 wonen ze in Brugge, dicht bij hun (klein-) kinderen, op zoek naar nieuwe uitdagingen.*

1. Santa Tecla, voorstad van Salvador, waar Rafael Palacios verschillende jaren gewerkt heeft. [↑](#footnote-ref-1)
2. Met name vanuit het boek ‘Testigos de la Fe en El Salvador’, een boek met getuigenissen over de diocesane seminaristen, priesters en een bisschop, verdwenen of vermoord tussen 1977 en 1993. [↑](#footnote-ref-2)
3. Toch even de aandacht vragen voor het feit dat, dat naast Mgr. Romero, alleen maar priesters van religieuze ordes (Rutilio Grande, jezuïet, en Cosme Spezzotto, franciscaan), door Rome zalig verklaard werden. Voor zover ik weet werd het mogelijke proces tot zaligverklaring van de vermoorde diocesane priesters zelfs niet opgestart. [↑](#footnote-ref-3)
4. Medellin: verwijzing naar het einddocument van de IIde Conferentie van het Latijns-Amerikaans Episcopaat in de Colombiaanse stad Medellín, 1968. [↑](#footnote-ref-4)
5. Padre Octavio werd begraven in het koor van de St Franciscuskerk in Mejicanos. [↑](#footnote-ref-5)
6. Vertaling van de tekst bij de tekening: “ De koffer weegt zwaar: honger, vernedering, repressie, werkloosheid, inflatie, analfabetisme, slechte staat van woningen, ziekten, gebrek aan landbouwgrond, lonen. Materiële armoede is geen fataliteit, maar is wel onmenselijk en niet aangenaam voor God. Dat er armen zijn, komt omwille van andere mensen. De arme is rechtvaardig, niet omdat hij geen zondaar zou zijn, maar omdat hij het resultaat is van onrecht dat hem is aangedaan. Het menselijk egoïsme situeert zich niet alleen innerlijk, maar het bevriest in structuren en systemen. De armen zijn uitdrukking van de sociale zonde. De bevrijding die Jezus Christus brengt, is niet alleen spiritueel. De materiële armoede brengt dood, en Jezus Christus komt allen bevrijden van de dood. De arme van geest verlaat zijn eigen egoïsme en gaat op zoek naar de andere, vereenzelvigt zich met zijn belangen en zijn strijd, om samen met hem het proces van de bevrijding te starten. (Lc. 10, 29-39) [↑](#footnote-ref-6)
7. [↑](#footnote-ref-7)
8. 7Puebla: verwijst naar het einddocument van de IIIde Conferentie van het Latijns-Amerikaans Episcopaat, in de Mexicaanse stad Puebla, 1979.

 SINE: Integraal Systeem van Nieuwe Evangelisatie [↑](#footnote-ref-8)
9. <https://www.religiondigital.org/buenas_noticias/ultimo-gesto-abraza-acoge-toca-jesus-seguidores_7_2453224657.html?utm_source=newsletter&utm_medium=email&utm_campaign=el_cardenal_maradiaga_protagonista_del_xxxvii_jueves_de_rd_dedicado_a_praedicate_evangelium&utm_term=2022-05-27>

 [↑](#footnote-ref-9)