**Wekelijkse reflectie onder het licht van Romero - nr. 24. Tweeëntwintigste Zondag door het jaar-B – 1 september 2024.**

**Er zijn goede mensen.**

“*Ik wil van op deze plaats mijn felicitaties overmaken aan u allen omwille van de vele goede werken die ik in het hele aartsbisdom zie gebeuren.* ***Het lijdt geen enkele twijfel: er zijn echt wel goede mensen.*** *Er zijn mensen die zich aan de hemelpoort zullen aanbieden met handen vol goede werken. De Heer zal het anderen kwalijk nemen dat hun godsdienst een religie was zonder goede werken. [[1]](#footnote-1)* ***Geloof alleen is niet genoeg, want het zijn de goede werken die het geloof bewijzen. …*** *Maar godzijdank zijn er in El Salvador goede mensen aanwezig, met een hart vol bronnen van zuiver water om zoveel smet en onzuiverheid die in het land aanwezig zijn, weg te spoelen.”*

Toen ik net in België was aangekomen, ontdekte ik **het boek van een Nederlandse historicus, Rutger Bregman: ‘De meeste mensen deugen’[[2]](#footnote-2).** Hij herleest in dat boek de hele menselijke geschiedenis en ontdekt daarin een heel nieuw licht, zelfs naar de toekomst toe. Eeuwenlang is de hogere klasse in de maatschappij van mening geweest dat degenen die lager gesitueerd waren dan zij, niet in staat zijn tot enige waardevolle inbreng in de geschiedenis, en niets van betekenis kunnen bijdragen aan de mensheid. Er bestaat daaromtrent in het spraakgebruik een overvloed aan uitdrukkingen (vooral gehanteerd in de mond van de veroveraars) zoals: ‘Dat soort mensen – ze leven als dieren’. Religies prediken al eeuwenlang dat mensen fundamenteel slecht zijn. In de christelijke traditie werd steevast gesproken over de val van Adam en Eva, en over de erfzonde die daar het gevolg van was. En natuurlijk zijn de nieuwsuitzendingen over de hele wereld tot op vandaag vooral gevuld met nieuws over het kwaad dat mannen en vrouwen bedrijven. **De auteur die ik heb genoemd benadrukt echter in zijn lezing van de menselijke geschiedenis dat in crisissituaties zich altijd weer het beste van de mensheid heeft gemanifesteerd. De goedheid van de meerderheid der mensen valt vaak niet op, maar die goedheid duwt de geschiedenis alsmaar weer in de richting van meer menselijkheid, en van een meer authentieke humaniteit.**

Toen ik bovenstaand citaat las uit de preek van Mgr. Romeo voor deze zondag, dacht ik meteen aan dat boek van Bregman, dat ik zeker nog een keer zal herlezen. **De Aartsbisschop zegt en herhaalt: “… *Er zijn zoveel goede werken.” “… Er zijn zoveel goede mensen.” “… Er zijn zoveel mensen… met hun handen vol goede werken.”*** Het is belangrijk om dit te blijven benadrukken en te herhalen. De meerderheid van de Salvadoranen is niet slecht, zij zijn niet corrupt, zij zijn geen moordenaars, zij zijn geen dieven. Maar er zijn wel enorme hoeveelheden aan goede werken aanwezig onder het volk, er zijn daden van solidariteit en initiatieven tot samenwerking; er is leven en strijd voor het leven, er is heel veel dienstverlening zodat we met zijn allen beter kunnen leven en samenleven. Degenen die de communicatiemedia beheren, zijn echter niet geïnteresseerd in het ter sprake brengen en in het openbaar etaleren van deze werken van goedheid. De overgrote meerderheid van de Salvadoranen bevindt zich niet op de hoge niveaus van bedrijven, ministeries, overheden, organisaties (sociaal, politiek, in de vakbonden); je treft ze niet aan op belangrijke posten van de Kerken of de andere religies, in het leger en de politie. Degenen die je wel aan de top van al die organisaties en instituten aantreft, bevinden zich echter in ‘het openbare forum’. Afhankelijk van de ideologie worden ze daar bekritiseerd of geprezen, terwijl de daadwerkelijke waarheid en waarachtigheid van hun werken vaak in het ongewisse blijft. **Maar er zijn (buiten hen) zoveel goede mensen – daar herinnert Aartsbisschop Romero ons vandaag uitdrukkelijk aan. En deze vaststelling, ja deze zekerheid betekent een heel belangrijk gezichtspunt om van daaruit naar ons aller toekomst te kijken.**

Mgr. Romero verduidelijkt ook **dat het *‘… de goede werken zijn die het geloof bewijzen’*, dat alleen de goede werken de authenticiteit aantonen van het geloof dat je met de lippen belijdt.** Een religie van grote aanbidding (eenvoudig of plechtig) zonder de werken van die fundamentele goedheid is eerder een soort vergif, of wat Karl Marx als ‘opium voor het volk’ bestempelde. Maar gisteren, vandaag en morgen - ongeacht de religie en de cultuur waartoe zij behoren, zijn de meeste mensen goed en doen ze goede daden. Misschien zijn het ogenschijnlijk maar kleine daden, zo klein en onbeduidend als ‘het mosterdzaadje’ waar het Evangelie over spreekt. **Het is duidelijk dat slechte mensen, aanbidders van de afgoden van macht en rijkdom, mettertijd structuren van het kwaad hebben uitgebouwd, structuren van de zonde. Maar onder deze structuren bevinden zich waterstromen die de hoop levend houden op een nieuwe en andere wereld.** Wij die geloven in Jezus, wij moeten een voorbeeld en getuige zijn van deze stromen van goedheid; we moeten broederlijke solidariteit beleven en rechtvaardige organisaties opbouwen (of toch tenminste de aanzet geven voor de eerste structuren en contouren daarvan). **Het heeft voor ons geen nut om over het Koninkrijk van God en zijn waarden te praten, het heeft voor ons geen betekenis om regelmatig het Heilig Avondmaal te vieren, als we niet tegelijk die diepe menselijke vriendelijkheid beleven en als we niet leven om te dienen in solidariteit.**

Recent, in 2024, las ik een ander boek[[3]](#footnote-3) waarin de auteur zegt: ‘Rutger Bregman zegt: mensen zijn (in essentie) goed. Ik zeg daarop: dat klopt niet. Mensen zijn niet intrinsiek slecht, mensen zijn niet intrinsiek goed. Mensen zijn ook niet neutraal. Wel hebben mensen het potentieel om goedaardige of kwaadaardige gedragingen te stellen binnen een bepaalde context. **Dat is voor mij de essentie: het omarmen van het potentieel tot deugdzaamheid, het omarmen van het potentieel tot destructie.’** Als het klopt dat iedereen een potentieel heeft om goed te doen (zelfs het beste dat men zich kan voorstellen) en al evenzeer een potentieel bezit om kwaad te doen (zelfs het ergste dat men zich kan voorstellen), **dan zal het heel belangrijk zijn dat we er als Kerk op gericht zijn om dat potentieel om goed te doen te bevestigen en het verder te helpen ontwikkelen.** Als Kerk hebben wij de verantwoordelijkheid om er toe bij te dragen dat er geen externe situaties ontstaan ​​(onder invloed van superieure instanties van gezag en macht,...) waarin mensen (beetje bij beetje) het potentieel voor (extreem) kwaad ontwikkelen. *“… Maar godzijdank zijn er in El Salvador goede mensen aanwezig, met een hart vol bronnen van zuiver water om zoveel smet en onzuiverheid die in het land aanwezig zijn, weg te spoelen****.”* Laten we er voor zorgen dat we tot die meerderheid behoren en zodanig leven dat degenen die ons kennen datzelfde ook over ons kunnen getuigen, zoals van Jezus werd gezegd: ‘Hij ging rond al weldoende’. Maar laten we er alert voor zijn dat het altijd ook aanwezige potentieel om kwaad te doen zich niet zou ontwikkelen.** We hoeven niet bang te zijn.

Tere en Ludo Van de Velde

Voor wie Spaans begrijpt: we delen graag ook nog een aantal andere reflecties op basis van citaten uit dezelfde homilie van Mgr. Romero, uitgesproken op de Tweeëntwintigste Zondag door het jaar-B, 2 september 1979, met een overdenking erbij van mijn eigen hand (2015), later opgenomen op de St. Matthew's Radio van de Anglicaanse Kerk in de VS:

239 ¿Qué me puede hacer la muerte?: https://www.facebook.com/MonsOscarARomero/videos/395774772444053

238 Paternalismo: https://www.facebook.com/MonsOscarARomero/videos/1351975802298206

237 Verdadera y falsa religión: https://www.facebook.com/MonsOscarARomero/videos/463567782337177

236 Hemos comercializados: https://www.facebook.com/MonsOscarARomero/videos/1772427489787104

Deze reflectie was oorspronkelijk geschreven voor zondag 29 augustus 2021, en werd nu herzien voor de Tweeëntwintigste Zondag door het jaar-B, 1 september 2024. Voor deze overdenking hebben wij een citaat genomen uit de homilie van Monseigneur Romero tijdens de eucharistieviering op de Tweeëntwintigste Zondag door het jaar-B, 2 september 1979. Homilías, Monseñor Oscar A Romero, Tomo V, Ciclo B, UCA editores, San Salvador, p. 273 en 278.

1. De letterlijke geschreven tekst in de uitgave die voor ons tot bron dient, zegt: *“… De Heer zal hen niet kwalijk nemen dat hun godsdienst een religie zonder goede werken was”.* Dat spreekt de verdere context van de preek en zeker ook de daaropvolgende zin helemaal tegen. Daarom durven we hier een aanpassing doen in de uitgesproken tekst van Mgr. Romero, om het geheel beter te verstaan. [↑](#footnote-ref-1)
2. Rutger Bregman, ‘De meeste mensen deugen. Een nieuwe geschiedenis van de mens’, De Correspondent, 2019. [↑](#footnote-ref-2)
3. Christophe Busch, ‘De duivel in elk van ons. Van Holocaust tot terrorisme: hoe gewone mensen in staat zijn tot buitengewoon kwaad’, Borgerhoff & Lamberigts, Gent, 2023. p. 42. [↑](#footnote-ref-3)