**Wekelijkse reflectie onder het licht van Romero - nr. 133. Eerste zondag van de Advent-B – 3 december 2023.**

**Op zoek naar nieuwe mensen die weten hoe ze de zuurdesem van een nieuwe samenleving moeten zijn.**

Bij de ondertitel van de homilie van Mgr. Romero op deze zondag: ***‘De christelijke en actieve aanwezigheid in de wereld’,*** vinden we enkele citaten die we in deze wekelijkse reflectie verder willen bekijken en van wat commentaar willen voorzien.

*"Let wel, Christus was een man van zijn volk en van zijn tijd: Hij leefde als Jood, Hij werkte als arbeider in Nazareth… En sindsdien blijft Christus zich telkens weer incarneren in alle mensen van alle tijden. Als velen zich op vandaag van de Kerk hebben gedistantieerd, dan komt dat juist omdat de Kerk zich mettertijd zelf een beetje van de mensheid heeft gedistantieerd. Maar* *alleen een Kerk die solidair is bij alles wat menselijk is, en die zich in de pijn, de hoop, de smart van allen die lijden of genieten wil blijven incarneren, alleen die Kerk zal de Christus Die bemind en verwacht wordt tegenwoordig stellen, de Christus die reëel aanwezig is bij de mensen. En of die incarnatie al of niet gebeurt - dat hangt in de eerste plaats van ons af."*

In dit citaat geeft Monseigneur Romero een zeer sterke zelfkritiek mee en een scherpe kritiek op de Kerk in het algemeen. **De reden,** zegt hij, **waarom veel mensen zich op vandaag van de Kerk hebben verwijderd is "… *juist omdat de Kerk zich mettertijd zelf een beetje van de mensheid heeft gedistantieerd*".** Vooral in Europa zien we het al enkele decennia gebeuren dat steeds meer mensen zich stilletjes terugtrekken uit de Kerk. Daar zijn redenen voor. Tijdens de industriële revolutie heeft de Kerk te laat gereageerd op het leven en lijden van de arbeidersklasse. Daarna waren het vooral de jongeren en jongvolwassenen naar wie niet geluisterd werd door degenen die de leiding hadden in de Kerk. De ondergeschikte rol van vrouwen en de uitsluiting in het leiderschap van de Kerk die zij nog altijd moeten ondergaan was, is en blijft een enorme vorm van zwakheid tegenover de culturele evolutie, waarin de volwaardige erkenning van vrouwen in de samenleving haast vanzelfsprekend is geworden. Maar ook wat betreft de schreeuw van Moeder Aarde om leefbaar te kunnen voortbestaan heeft de Kerk te laat gereageerd. Het lijkt er verder op dat de tijden van sterke veranderingen in de media ook altijd tot crisissen in de Kerk hebben geleid. Het is dan ook niet verwonderlijk dat veel mensen van de nieuwe generaties geen band meer (willen) hebben met de Kerk en haar activiteiten. **Een Kerk die ver verwijderd is van het echte en concreet-historische leven (met zijn wonden, zijn goede en slechte ervaringen, zijn hoop en zijn teleurstellingen,...) heeft geen levensnabije boodschap van enig belang te bieden voor deze generaties.**

Op momenten van crisis zoals vandaag willen mensen zich dan publiekelijk laten uitschrijven uit de doopregisters, en ze eisen ze dat hun namen voorgoed uit deze boeken worden gewist. **Ondanks het feit dat er sinds het Tweede Vaticaans Concilie (en in Latijns-Amerika sinds de aanvaarding van de besluiten van de bijeenkomsten van Latijns-Amerikaanse bisschoppen in Medellin en Puebla) een aantal vensters op de wereld werden geopend, geeft de realiteit aan dat de Kerk zich in haar getuigenis en woorden in feite toch heeft gedistantieerd van het werkelijke leven van veel mensen.** **Monseigneur Romero legt de schuld daarvoor niet bij ‘het volk’, maar hij erkent dat de Kerk deze situatie voor een groot stuk zelf veroorzaakt heeft en er dus ook zelf haar verantwoordelijkheid moet in nemen.** En natuurlijk heeft het publiekelijk in de doofpot stoppen van (seksueel) misbruik, ook door mensen uit de hiërarchie van de Kerk, de boodschap en het getuigenis van de Kerk als geheel nog eens extra verzwakt. De donkere bladzijden uit de kerkgeschiedenis begonnen op de duur veel zwaarder te wegen dan de grote getuigenissen van dienstbaarheid tegenover heel wat kwetsbare mensen en maatschappelijke sectoren (die er onmiskenbaar ook zijn geweest), en de waardevolle bijdragen die de Kerk geleverd heeft in de permanente zoektocht van mensen naar zingeving en naar de horizon van het leven.

**Monseigneur Romero herinnert dan aan de weg die de Kerk altijd weer moet gaan: ze moet weten hoe ze “… *solidair kan zijn bij alles wat menselijk is en hoe ze zich in de pijn, de hoop, de smart van allen die lijden of genieten wil incarneren”.***Dit zijn grote en zeer algemene woorden, maar ze geven feilloos de weg aan die we moeten gaan als we "… *die Kerk willen zijn die de Christus Die bemind en verwacht wordt tegenwoordig wil stellen, de Christus die reëel aanwezig is bij de mensen"*. **Geïncarneerd zijn in alle menselijke ervaringen (de pijnlijke zowel als de vreugdevolle): daar gaat het over.** We zijn vaak vergeten dat het christendom geboren is uit het kruis van Jezus. Derhalve: **daar waar ‘kruis’ is in de wereld, pijn en lijden in al zijn vormen en dimensies, daar moet de Kerk zijn en daar wordt de Kerk gevormd, want daar wordt het antwoord gegeven op Jezus die roept om verlossing en bevrijding. Het gaat daarbij over de voorkeuroptie voor de ‘armen’, voor de ‘gekruisigden’, voor de slachtoffers.** Zoals Jezus op het kruis uitriep tot Zijn Vader: ‘God, mijn God, waarom hebt U mij verlaten?’, zo moeten wij, volgelingen van Jezus, onder het kruis van de mensen van vandaag aanwezig zijn, en onze stem voegen bij de schreeuw van hen die lijden onder de ‘afwezigheid van God’ in alles wat onmenselijk is. En we moeten ook het kruis met hen meedragen. In de omgeving van elke gelovige en elke gemeenschap van gelovigen (zelfs in de eigen gemeenschap) moeten we diegenen tegemoet treden die een zwaar kruis te dragen krijgen. En vaak weegt het kruis dat hen door andere mensen wordt opgelegd nog zwaarder dan het kruis van het eigen persoonlijk lijden. **Laten we vooral luisteren naar de pijn die uit het hart van de mensen komt. Laten we niet bang zijn om ‘hun wonden aan te raken’, net zoals Jezus aan Thomas vroeg om de wonden die het kruis op Zijn lichaam had achtergelaten, aan te raken. En als het kruis ook ons raakt, laten we dan op zoek gaan naar anderen die ons kunnen helpen om het mee te dragen. Daar waar dat gebeurt, daar wordt ‘Kerk’ gemaakt, "… *en in* *die Kerk zal Christus reëel aanwezig zijn bij de mensen."***

*“En als het waar is dat we op vandaag leven in een wereld die duidelijke sociale transformaties nodig heeft, hoe zouden we dan aan christenen niet vragen om de rechtvaardigheid van het christendom in die wereld te laten incarneren, en die concreet en consequent te beleven in hun families en in hun hele leven; om te proberen agenten van verandering te zijn, ja om nieuwe mensen proberen te zijn? Zoals Medellín zegt: ‘Het heeft geen zin om structuren te veranderen als we over geen nieuwe mensen beschikken om die structuren te installeren en te beheren*.’ *Wanneer structuren worden veranderd, wanneer landhervormingen en dergelijke worden doorgevoerd, maar we die nieuwe instellingen dan weer gaan bezetten met mensen die dezelfde ondeugden en hetzelfde egoïsme hebben van vroeger, dan krijgen we na korte tijd nog meer nieuwe rijke mensen, nog meer nieuwe situaties van onrecht die woede opwekken, nog meer nieuwe mistoestanden en wanpraktijken.* ***Het is niet genoeg van de structuren te veranderen. Dit is waar het in het christendom om draait - en ik heb daar al vaak op gehamerd en telkens weer op aangedrongen: wil alstublieft begrijpen dat de verandering die de Kerk predikt gebaseerd is op wat er omgaat en gebeurt in het hart van de mens, en dat ze helemaal afhangt van het feit of er al of niet nieuwe mannen en vrouwen zijn die weten hoe ze de zuurdesem van een nieuwe samenleving moeten zijn.*“**

Monseigneur Romero wijst voortdurend op de urgentie om ‘nieuwe mensen’ te zien opstaan in de Kerk en in de wereld, die in staat zijn om ‘nieuwe samenlevingen’ te creëren. Het is duidelijk dat de structuren en systemen die de afgelopen eeuwen zijn opgebouwd meer dan uitgeput en versleten zijn. De economische uitbuiting van grote meerderheden van de bevolking, met als enige bedoeling om zij die de productiemiddelen in handen hebben, de elites, te verrijken: dit ‘systeem’ heeft zijn uiterste grenzen van onmenselijkheid bereikt. De uitputting van de natuur, de multidimensionale vernietiging van de Aarde en de manier waarop zij zonder scrupules geofferd wordt op het altaar van het woeste kapitalisme (in al zijn vormen) – het brengt de mensheid stilaan aan de rand van de vernietiging van het leven.

**We kunnen de oproep van Aartsbisschop Romero om *“… nieuwe mannen en vrouwen te zijn”* niet los zien van de verandering van de oude structuren die moet gebeuren.** **Natuurlijk moeten christenen een ander soort leven leiden, en andere keuzes maken in de economie, in de politiek, in de cultuur, in het sociale leven. En het is duidelijk dat de gelovige gemeenschap zelf (de Kerk) een alternatief moet zijn voor het leven in al zijn dimensies zoals het vandaag geleefd of ondergaan wordt - een alternatief dat een écht teken is van het Koninkrijk Gods dat komende is.** Daarom is het dringend nodig dat de patriarchale en verticale structuur van de Kerk fundamenteel veranderd wordt en dat het functioneren van de Kerk als ‘systeem’ ten gronde wordt omgevormd. De ‘kerkelijke macht’ in al zijn vormen moet ongedaan gemaakt worden, zodat de dienst en het getuigenis van een nieuw leven ten volle zichtbaar kunnen worden.

**Op dit moment weten we nog niet wat de ware en blijvende vruchten zullen zijn van de Synode, het grote wereldwijde overleg over de synodaliteit binnen de Kerk, het volk van God onderweg. Mooie verklaringen en resoluties hebben geen nut als ze niet gepaard gaan met moedige beslissingen en concrete daden.** Denken we maar aan het realiseren van ware autonomie voor de lokale kerken in communicatie met elkaar. Laten we nadenken over het doorbreken van de exclusiviteit die mannen nog altijd hebben bij het leiden van de Kerk op alle niveaus. Laten we denken aan nieuwe pastorale prioriteiten, te beginnen bij de aandacht en zorg voor kwetsbare en gewonde mensen en groepen, zij die het meest uitgesloten worden in de samenleving. Laten we denken en meewerken aan een nieuwe liturgie, geïncarneerd in de historische realiteit van het leven. Alleen ware verscheidenheid kan de bron zijn van Eenheid in Christus. **Waarom is het voor ons allen toch zo moeilijk om te geloven in de kracht van de Heilige Geest die vanuit het volk van God, vanuit de ‘armen’, het aanschijn van de aarde zal vernieuwen? Dat we trouw zouden blijven aan het beste van de kerkelijke traditie, dat wordt niet gegarandeerd door het alsmaar blijven herhalen van die traditie van vroeger met haar dogmatische formules en verstarde rituelen, maar door het creatief samen zoeken naar nieuwe antwoorden, zowel op de nieuwe vragen (van onze generatie en van die van de toekomst) die zich aandienen, als op de fundamentele vragen over het leven zonder meer (het voortbestaan van de planeet en het menselijk leven op aarde).**

Het vernieuwingswerk dat dringend moet gebeuren in de Kerk vereist een deconstructie van alles wat niet (meer) werkt, wat schadelijk is, wat de geloofspraktijk blokkeert. En tegelijkertijd moet het heel creatief en dynamisch opgevat zijn, in de lijn van de bevrijdende boodschap van Christus en het Evangelie. Het fundament van de Kerk wordt gevormd vanuit het antwoord op heel concrete vragen zoals: ‘Ik had honger en wat hebben jullie gedaan om mij te eten te geven…?’ Laten we niet twijfelen om er mee te beginnen en er aan mee te doen. We hoeven niet bang te zijn.

Tere en Ludo Van de Velde.

Voor wie Spaans begrijpt: we delen graag ook nog deze citaten uit dezelfde homilie van Mgr. Romero op de Eerste Zondag van de Advent-B van 1978, met een overdenking erbij van mijn eigen hand (2015), later opgenomen op de St. Matthew's Radio van de Anglicaanse Kerk in de VS:

166 Iglesia y Reino de Dios: https://www.facebook.com/MonsOscarARomero/videos/1055684548689196

165 La iglesia de los pobres:

<https://www.facebook.com/watch?v=290036333251691>

Overdenking voor zondag 3 december 2023. Voor deze overdenking hebben wij een aantal citaten genomen uit de homilie van Monseigneur Romero tijdens de eucharistieviering op de Eerste Zondag van de Advent, cyclus B, 3 december 1978. Homilías, Monseñor Oscar A Romero, Tomo IV, Ciclo B, UCA editores, San Salvador, p. 34-35.